
Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
1

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

Mgr. Annamária Madunická

Úvod
Problém bytia je vo filozofii prítomný už od jej počiatkov. Odlišné predstavy o metafyzickom
základe sveta sa ukázali ako ,kameň úrazuʻ špecifickejších sporov. Snaha
o vyargumentovanie vlastného chápania usporiadania reality odviedla pozornosť od
všeobecnejších otázok, smerujúcich k základu všetkých súcien – k  bytiu. Na túto
nedbanlivosť upozornil nemecký filozof Martin Heidegger. Jeho hlas sa stal zvučným
v odborných kruhoch vďaka dobovo netradičnému chápaniu filozofie, hoci on sám by
pravdepodobne tvrdil, že jeho filozofický prístup je starý ako filozofia sama a že sám len
pripomína jej charakter.  

V tomto texte vychádzame najmä z jeho diela Bytie a čas z roku 1927, v ktorom poukazuje na
nedostatočnosť zaužívaných filozofických metód a sám sa snaží načrtnúť metódu, ktorá by sa
vyhla nástrahám, do ktorých upadali dovtedajšie filozofické postupy. Rozhodli sme sa preto
zistiť, aká je povaha Heideggerom predstavenej metódy. Otázka bytia je dodnes témou, ktorá
vo filozofoch vyvoláva rozpaky. Mnohí ju úctivo obchádzajú, iní ju zavrhujú. Nájdu sa aj takí,
ktorí sa usilujú formulovať vlastné teórie bytia, avšak narážajú na viacero problém. Okrem
iného sa jedná o problém neadekvátnej slovnej zásoby, problém povahy ľudského
poznávacieho aparátu orientovaného na súcno, problém rozostrených hraníc medzi reálnym
a iluzórnym. Na otázku o povahe bytia je nepochybne ťažké nájsť odpoveď, ak je to vôbec
možné. Avšak naliehavosť tejto otázky nás pobáda brať ju vážne a venovať jej svoju
pozornosť. Preskúmame teda, či je možné na túto otázku vôbec odpovedať a aké sú kritériá
na posúdenie odpovedí. 

Predmetom skúmania budú samotné najvšeobecnejšie kritériá prístupu k problematike bytia,
ktoré by podľa Heideggera mali zabezpečiť spoľahlivý, skutočne ,pôvodnýʻ prístup k bytiu,



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
2

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

bez rizika zotretia hraníc ontologickej diferencie. 

Tento text sa venuje uvedeniu čitateľa do kontextu kľúčových pojmov vyplývajúcich
z Heideggerovej filozofie. Ide najmä o pojem súcna a s ním súvisiace pojmy fenoménu a
bytia. Ďalej sa bude venovať samotnej fenomenologickej metóde a jednotlivým jej zložkám. 

Keď sa hovorí o bytí, obvykle disponujeme určitou intuíciou čo to znamená, že niečo ,jeʻ. Nie
je to artikulovaná predstava, len akýsi neurčitý pocit známosti. Niet divu – každá naša
skúsenosť sa sústreďuje okolo toho, čo je. Nikdy si nemožno predstaviť bytie samo, ale vždy
len bytie niečoho. Za súcno sa považuje napríklad aj myšlienka či vzťah. Keď sa hovorí o bytí,
asociatívne si za slovo je zvykneme dosadiť plnovýznamové slovo a keď vznikne predstava –
hoc i neurčitá, dostaví sa pocit známosti. Heidegger si bol vedomý previazanosti medzi
súcnom a jeho bytím – navzájom sa potrebujú, jedno nikdy nie je bez druhého.[1] Isté však je,
že jednou z podmienok rozpoznania bytia v súcne je poznanie štruktúry samotného súcna.
V tejto práci nám ide o predstavenie fenomenologickej metódy, avšak tá musí ešte len
vyplynúť zo širšieho chápania reality, ako to vidíme u Heideggera. 

Predstavíme teda krátky pohľad na základné Heideggerove pojmy a pozrieme sa na samotné
súcno, pričom sa budeme pýtať na jeho bytie. 

Štruktúra súcna podľa Heideggera
Súcno sa podľa Heideggera vnútorne organizuje ako fenomén (Phäenomen), to, čo sa
zdá (Schein)[2] a jav(Erscheinung). Toto sú rôzne spôsoby ukazovania sa súcna podľa
spôsobu, akým k nemu pristupujeme.[3] Je treba mať na pamäti, že nie všetky tieto časti
ukazujú podstatu, ako sa ešte ukáže. Aby sme porozumeli fenoménu, je potrebné zistiť, ako v
štruktúre súcna vzájomne súvisia fenomén a to, čo sa zdá.[4] „Jenom pokud je vůbec smyslem
něčeho ukazovat se, tzn. být fenoménem, může se ukazovat jako něco, čím není, může
,jenom vypadat jakoʻ…“ (to, čo sa zdá) [5] To znamená, že súcno zo svojej bytostnej štruktúry



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
3

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

vydáva niečo, čo jeho podstatu zahaľuje. 

To, či sa súcno vo svojom bytí ukáže alebo neukáže, závisí od nášho prístupu k nemu. Od
spôsobu, akým sa na súcno pýtame a ako ho interpretujeme.[6] Táto naša interpretácia, resp.
výklad, sa vždy uskutočňuje v pojmoch.

„Pravdivosť ako charakteristika tvrdení, viet, patrí k sfére predikatívneho, k sfére implicitného
bude patriť iný typ pravdy. Heidegger bude hovoriť o tejto ,predpredikatívnej pravdeʻ ako o
,neskrytostiʻ. Túto koncepciu pravdy artikuluje prostredníctvom etymologického rozboru
gréckeho termínu aletheia.“[7]

Ak sa teda Heidegger pýta na pravdu bytia, nemyslí tým pravdivosť tvrdení o ňom. Pýta sa na
vnútornú realitu bytia. Nejde tu teda o akúsi správnosť výrokov, ktorú by bolo možné overiť
logicko-sémantickou analýzou.[8]   

 Jediná argumentácia, ktorá tu prichádza do úvahy, je argumentácia poukazovaním na
fenomény, na to, čo sa akosi ponúka, čo však vždy vychádza z reality veci. 

Spôsob reči, ktorý používame pri objasňovaní bytia však nemôže byť rovnaký ako spôsob
reči, ktorý používame pri objasňovaní entít. Prostredníctvom diskurzu, ktorý Heidegger
nazýva logos, sa ,v neskoršej filozofiiʻ[9] vysvetľujú predmety tak, že sa o nich ,rozprávajú
príbehyʻ [10] – vysvetľujú sa cez iné entity alebo pojmy. Kľúčové je, že takýto teoretický logos
nepočíta s časovou štruktúrou bytia. Dokáže rozprávať len v prítomnosti. To sa stane
predmetom Heideggerovej kritiky. 

Na začiatku ide však len o predbežnú analýzu, ktorá má zabezpečiť predbežné porozumenie
súcna. Skutočne sa súcno ukáže až po hermeneutickej analýze možností jeho bytia. Z toho
opäť vyplýva, že bytie sa nebude odkrývať prostredníctvom analýzy nejakých pojmov, ale
prostredníctvom skúmania faktického stavu veci. Ten môže byť zakrytý tromi spôsobmi:
podstata súcna môže byť nevidená, zabudnutá alebo nesprávne videná.[11]



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
4

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

„Způsob, jakým mohou být fenomény zakryty, je různý. Předně může být nějaký fenomén
zakryt v tom smyslu, že je vůbec jěště neodkrytý. Nelze říci ani, že o něm víme, ani že o něm
nevíme. Dále může být nějaký fenomén zasut. V tom je obsaženo: byl již kdysi dříve odkryt,
propadl však opět zakrytí. To se může stát úplným a nebo, což je pravidlem, to, co bylo kdysi
odkryto, je jěště viditelné, i když jen jako zdaj. Avšak kolik zdání, tolik ,bytíʻ. Toto zakrytí typu
,zastřeníʻ je nejčastější a nejnebezpečnější, neboť možnosti klamu a svodu jsou zde obzvlášť
tvrdošijné.“ [12]

Skrytosť, zasutosť aj zastrenie sú vždy buď náhodné alebo nutné v zmysle: vyplývajúce
z bytia fenoménu.[13] Za týmito troma druhmi zakrytosti stojí vnútorná konštitúcia súcna.
Okrem fenoménu (ktorého etymologický rozbor ukazuje, že vlastný význam fenoménu
je neskrytosť – to, čo sa ukazuje)[14] sa totiž súcno vypovedá ako to, čo sa zdá (Schein) a jav
(Erscheinung). Jav oproti tomu, čo sa zdá, je prejav podstaty. Vychádza z nej. (napr. pri
zápale pľúc je javom kašeľ). Tým, čo sa zdá je potom mylne určená diagnóza na základe
nesprávneho vyhodnotenia symptómov. Heidegger hovorí okrem prejavovania aj
o ohlasovaní sa podstaty. Ohlasovanie a prejavovanie podstaty sa deje skrze jav,
kým ukazovanie sa je výsadou fenoménu. Napríklad podstatu človeka by sme mohli skúmať
cez analýzu jeho prejavov. Pretože podstata sa ukazuje len nepriamo, skrze javenie sa. 

„[…] ukazování se patří však bytostně k tomu, ,v čemʻ se něco ohlašuje. Fenomény tudíž
nikdy nejsou jevy, zatímco ovšem každý jev je odkázán na fenomény.“ [15]

Jav teda nie je totožný s fenoménom, s podstatou, ale bytostne patrí k nej. Jav bez podstaty
neexistuje. Je jej časťou. Čerpá z nej svoje bytie a svoj charakter.     

Heidegger poukázal na to, že slovo ,javʻ sa používa v štyroch významoch: jav ako ohlasovanie
sa podstaty – hovoríme tu o javení sa podstaty ako činnosti, (že zápal pľúc sa javí ako kašeľ);
jav ako ohlasujúce sa (neukazujúce sa – ukazuje sa podstata) – teda ako jav, ktorý sa
javí (symptóm kašľa sa prejavuje častým vykašliavaním); za tretie sa jav používa v zmysle
fenoménu, ktorý sa javí (v nevlastnom zmysle slova, fenomén sa vždy ukazuje, okrem iného
aj skrze jav) – teda vyjavovanie sa podstaty (zápal pľúc, ktorý sa vyjavuje ako kašeľ a tento



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
5

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

odkazuje späť na svoju podstatu, ktorou je zápal) ; a v štvrtom zmysle sa javom myslí číry,
holý jav ako to, čo je fenoménom vyvolané, v čom však nespočíva vlastné bytie
vyvolávajúceho (samotný kašeľ, ktorý pri nesprávnom prístupe k nemu, zvádza. A to tak, že
neodkazuje na svoju podstatu ktorou je zápal pľúc, ale je čírym javom, ktorý je považovaný
za podstatu – takže lekárka predpíše len lieky na podporu vykašliavania namiesto potrebných
antibiotík.).[16]

Jav ohlasuje fenomén, ale ukazuje sám seba a tak zahaľuje to, čo ohlasuje – fenomén. Časť
zahaľuje celok tak, že upriami pozornosť na seba, takže sa potom zabúda na celok. Takto je
možné, aby jav bol pravdivý (takže sa nemôže zamieňať za zdaj) a klamlivý zároveň. „Pokud
je fenomén tím, co je konstitutivní pro ,jevʻ ve významu ,ohlašovat se skrze něco, co se
ukazujeʻ a pokud se fenomén může privativně obměnit na zdaj, může se stát pouhým zdajem
také jev.“ [17] Heidegger dopĺňa, že v tomto zmysle používa termín jav Kant. [18]

Fenomén – bytie súcna
Fenomén určuje jav, ktorý ho ohlasuje (odkazuje na neho) a sám seba ukazuje. Ak
sa javu podarí odviesť ukazovaním na seba pozornosť od fenoménu, môže sa stať tým, čo sa
zdá – niečím klamlivým, odvádzajúcim od podstaty, ktorú má ohlasovať. V ontologickom
zmysle sa pod pojmom fenomén bude myslieť podstata, to, čo je pravdivé, čo neukazuje
nikam ,za sebaʻ, ale len samo na seba a v tomto ukazovaní nič ďalšie nezakrýva.[19] Fenomén
je skutočne niečím neskrytým, tak ako to hovorí etymológia jeho pojmu. Avšak
v každodennosti je fenomén – bytie súcna[20] práve tým, čo len tušíme, čo sa skrýva, čo
musíme hľadať.[21] „Východisko analýzy, právě tak jako přístup k fenoménu a průchod
panujícím zakrytím proto vyžaduje zvláštního metodického zajištění.“ [22]

Budú to napokon fenomény ako bytostné určenia pobytu, ktoré bude Heidegger vo
svojom Bytí a čase skrze hermeneutickú analýzu  a neskôr fundamentálnu analýzu pobytu
hľadať. 



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
6

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

Bytie u Heideggera
Bytie je podľa Heideggera najjednoduchší, najvšeobecnejší pojem, ktorého zmysel nebol
nikdy explicitne uchopený.  Bytie umožňuje všetkému ostatnému, aby mohlo byť poznávané
a popisované. V tomto zmysle tvorí bytie základný rámec a podmienku každého ďalšieho
poznávania.

Samo bytie však nemôže byť vtesnané do definície. Ani ju nepotrebuje. Ak chceme pojem
bytia ozrejmiť, môžeme tak urobiť len na vhodne vybranom súcne, ktorým je podľa
Heideggera pobyt, resp. jeho bytostný základ. S týmto základom je však možné sa len
stretnúť, nahliadať ho. Nikdy si ho nemožno privlastniť tým, že by bol vtesnaný do nejakej
teórie či definície.[23] Bytie sa človeku určitým spôsobom vždy vymyká a musí ho dobývať
znova a znova. Bytie človeka nazýva termínom existencia aby vyjadril jeho špecifický
charakter.

Pobyt bude teda analyzovaný ontologicky čo do predmetu skúmania a fenomenologicky čo do
spôsobu skúmania. 

Fenomenológia pobytu tvorí hermeneutiku v jej pôvodnom zmysle slova. Napokon je toto
skúmanie aj analytikou existenciality existencie.[24] Filozofiu Heidegger opisuje
ako fenomenologickú ontológiu vychádzajúcu z hermeneutiky pobytu. Táto hermeneutická
situácia, v ktorej sa pobyt nachádza, musí nadobudnúť určitú pôvodnosť aby mohla priniesť
výsledky pre ontológiu. [25] Čo sa hermeneutickej situácie týka, pobyt má tendenciu rozumieť
svojmu bytiu zo sveta tak, že sa k nemu nejako vzťahuje. Toto vzťahovanie sa k svetu nazýva
Heidegger ontologickým odrazom.[26] Ten tvorí každodennosť pobytu. Práve preto, že
každodennosť pobytu tvorí výkladové vzťahovanie sa k svetu, má hermeneutická ontológia
vyzdvihnúť nie náhodné štruktúry existencie, ktoré vyplývajú z jeho porozumenia sebe
a svetu, ale bytostne určujúce štruktúry každodennosti pobytu vyplývajúce z jeho
výkladu.[27] Je treba odhaliť výklad ako výklad a odhaliť to, čo stojí za týmto výkladom, aby sa



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
7

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

ukázala fenomenálna podstata pobytu.

„A jestliže pobyt sám sebe většinou vykládá ze stracenosti v obstarávání ,světaʻ, není pak
určení onticko-existencielních možností získané v protitahu vůči tomu, a na něm založená
existenciální analýza právě přiměřeným způsobem odemykání tohto jsoucna? Není pak
násilnost rozvrhu právě uvolněním nezkresleného fenomenálního obsahu pobytu?“ [28]

Bytie pobytu charakterizuje Heidegger ako totalitu bytostných možností (môcť byť…)
a odomknutosť, resp. slobodu voľby medzi týmito možnosťami.[29] Analýza existencie potom
zakladá ostatné ontológie – v tomto zmysle je existenciálna analýza fundamentálnou
ontológiou.[30]

Avšak v súvislosti s hermeneutickou analýzou pobytu narážame na problém kruhového
vysvetľovania bytia. Ten je pekne zhrnutý v nasledujúcej citácii:

„Shrňme to nejdůležitější. Hermeneutický kruh je struktura pohybu v živlu smyslu, která se
nevztahuje jen na proces rozumění řeči, nýbrž je kruhem v porozumění bytí. Rozumění nestojí
až na konci výkladu, jak tomu bylo v tradiční hermeneutice a ještě i u Schleiermachera, nýbrž
každý výklad je už od počátku rozuměním – ve výkladu si rozumění osvojuje rozuměním to,
čemu rozumí.“[31]

Heidegger však predpokladal, že takéto neporozumenie zo strany jeho kritikov nastane. Preto
reaguje: „Řeč o ,kruhuʻ v rozumění je výrazem dvojího nepochopení: 1. že rozumění samo je
jedním ze základnich způsobů bytí pobytu; 2. že toto bytí je konstituováno jako starost. […]
Naše usilování musí spíše směřovat k tomu, abychom do tohto ,kruhuʻ původně a cele
vstoupili a mohli tak již od samého začátku analýzy pobytu jasně vidět kruhovou strukturu
bytí pobytu.“ [32]

Základnou existenciálnou pravdou, ku ktorej sa existenciálna analytika dostala, je podľa
Heideggera odomknutosť zmyslu bytia starosti – teda poznanie bytostných možností
starosti. [33] Základný zmysel pobytu bude Heidegger vidieť v časovosti. Základný zmysel



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
8

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

časovosti zase vidí v ,predbiehajúcej odhodlanostiʻ (Vorlaufenden
Entschlossenheit.).[34]Štruktúru pobytu člení z hľadiska jeho časového rozvrhovania do
bývalosti (Gewesenheit), prítomnosti (Gegenwart) a budúcnosti (Zukunft). Časovosť je
základom pobytu a horizontom každého porozumenia bytiu a jeho interpretácie. Práve toto je
kľúčovým momentom, pretože odhalenie časovosti ako horizontu pre poznanie bytia
pripravuje  pôdu pre získanie odpovede na otázku, aký je význam ,bytia vôbecʻ. Ďalej sa
kroky Heideggerovej ontológie budú uberať smerom k pôvodnej explikácii času ako horizontu
pre poznanie bytia z časovosti pobytu.[35] Čas tu už nevystupuje ako niečo, čo patrí výlučne
k pobytu, ale samo ,bytie vôbecʻ si ustanovuje čas ako to, z čoho sa ukazuje. Heidegger
rozlišuje medzi časovosťou ako Zeitlichkeit – časovosť pobytu a Temporalität ako časovosť
samotného bytia.[36] Čas ako horizont bytia už ale musí byť chápaný nie len ako časovosť, ale
aj  nečasovosť a nadčasovosť. [37] Vlastným cieľom ontológie ale nie je, ako to napokon
konštatuje aj samotný Heidegger na konci Bytia a času, zodpovedanie otázky zmyslu ,bytia
pobytuʻ, ale ontológia sa chce pýtať na zmysel ,bytia vôbecʻ.  [38] Ako sa však od ,bytia
pobytuʻ dostať k ,bytiu vôbecʻ? Aby sme na túto otázku mohli odpovedať, je potrebné najprv
preskúmať, ako si ,bytie vôbecʻ máme predstaviť.  

,Bytie vôbecʻ sa ukazuje v tom, že mu vždy už akosi rozumieme. Toto porozumenie je vždy
interpretáciou, a vždy aj interpretáciou bude – a to aj po deštrukcii. Bytie sa v skutočnosti
ukazuje len v primárnych významových interpretáciách seba samého. Tieto primárne
interpretácie nemožno obmedziť na danosti. [39] ,Bytie vôbecʻ sa nikdy neukazuje samo
o sebe, ale vždy na seba viaže nejakú interpretáciu. Heidegger to ilustruje slovami: „Bytí
spočívá v tom, že a jak něco je, v realitě, ve výskytu, ve stálosti trvání, v platnosti, v existenci
[v pobyte – pozn. pod čiar.], v tom, že něco ,je dánoʻ.“ [40]  Ono – ,že a jakʻ, ide vždy ruka
v ruke a vyplýva to priamo z ,bytia vôbecʻ, nie z pobytu. Napokon, je to ,bytie vôbecʻ, ktoré
uspôsobuje pobyt v jeho bytí tak, aby rozumel ,bytiu vôbecʻ vždy skrze interpretáciu.
Primárnosť, resp. pôvodnosť interpretácie však musí byť akýmsi násilným spôsobom
vydobytá, pretože pobyt zisťuje, že v dejinách nenachádza uspokojujúce vysvetlenie zmyslu
slova bytie. [41] Nezostáva mu preto nič iné, než skúmať vlastné bytostné možnosti a zmysel
vlastného bytia (časovosť) a ten potom (ako hovorí Heideggerova ontologická analýza) použiť



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
9

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

ako kľúč k deštrukcii dejín ontológie[42] a vypracovaniu otázky zmyslu ,bytia vôbecʻ.

„Vypracování otázky po bytí se tak větví ve dva úkoly […] Část první: Interpretace pobytu
vzhledem k časovosti a explikace času jako transcendentálního horizontu otázky po bytí. Část
druhá: Základy fenomenologické destrukce dějin ontologie a problematika temporality jako
její vodítko.“[43]

Je treba uviesť, že Heidegger v knihe  Bytie a čas nevysvetlil celkom, v čom spočíva ,bytie
vôbecʻ a ako presne vedie k nemu cesta. Preto po vydaní Bytia a času vydáva svoju prácu Die
Grundprobleme der Phänomenologie, v ktorej sa usiluje nanovo premyslieť celú analytiku
existencie a vysvetliť čas ako horizont poznávania ,bytia pobytuʻ a ,bytia vôbecʻ. [44]

Fenomenologická metóda
Aby sme zabezpečili bezpečný prístup k bytiu súcien, aby sme neskĺzli k zdaniu
a nepovažovali ho za poznanie, bude potrebné spýtať sa Heideggera, aké zásady treba
dodržiavať pri pýtaní sa na bytie. Skôr, než sa však budeme venovať týmto zásadám
a konkrétnym krokom, je potrebné pristúpiť k samotnej fenomenologickej metóde
fenomenologicky – tak, ako nás to učí autor sám – pýtať sa na jej pôvod, vytýčiť jej horizont
a teda aj jej hranice. 

Heidegger kladie jej pôvod do vlastného bytia človeka, ktoré sa ukazuje ako bytie, ktoré sa
pýta na bytie (svoje vlastné aj na ,bytie vôbecʻ). Pôvodný prístup, ktorý k fenomenologickej
metóde máme zaujať aby nám vyjavila svoju podstatu uskutočnil Heidegger predbežne v 2.
kapitole Bytia a času cez analýzu etymológie slov, z ktorých je fenomenológia zložená –
fenomén a logos. Tu je na mieste uviesť, aký je rozdiel medzi
slovami fenomenálny(phänomenal) a fenomenologický (phänomenologisch). Slovami
autora: „,Fenomenálnímʻ nazýváme to, co je dané a explikovatelné tak, že se s tím můžeme
setkat jako s fenoménem […] ,Fenomenologickéʻ je vše, co patří ke způsobu předvedení



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
10

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

a explikace a co tvoří potřebný pojmový aparát tohoto bádání.“ [45]

Rozdiel medzi týmito slovami je práve v časti ,logosʻ – reč. Logos neznamená súd, teda
nejaké prisudzovanie či posudzovanie.[46] To je až jeho neskoršia interpretácia. 

„λόγος jako řeč znamená spíše tolik co δηλοΰυ, učinit zřejmým to, o čem je ,řečʻ […] Řeč
,nechává vidětʻ ἀπό…, přímo z toho, o čem je řeč. V Řeči (ἀπόφαυσις), pokud je pravá, má být
to, co se říká, čerpáno z toho, o čem je řeč, tak, že její sdělení, v tom, co říká, ozřejmuje,
a tudíž druhému zpřístupňuje to, o čem je řeč. Takovou strukturu má λόγος jako ἀπόφαυσις.
Ne každé ,řečiʻ je vlastní tento modus ozřejmování, totiž ozřejmování ve smyslu vykazování,
jež nechává vidět.“ [47] Práve vďaka povahe slova logos a jeho schopnosti ,nechať vidieťʻ,
môže mať fenomenologická reč pravdivostnú hodnotu.[48]

Existujú kritiky, ktoré hovoria, že pokiaľ teoretický logos nie je podľa Heideggera vhodný pre
ontológiu, je Heideggerov fenomenologický postup neoprávnený. Na to sa odpovedá rôznymi
teóriami. Napríklad že Heideggerovi nikdy nešlo o nejakú konštrukciu prostredníctvom logu,
ale vždy o jej prekonanie prostredníctvom deštrukcie. Jeho cieľ má byť praktický, nie
teoretický. [49]  Moja odpoveď je: Pre fenomenológiu nie je vhodný logos v jeho neskoršom
chápaní – ako spojovanie alebo zaujímanie stanoviska. Ale logos ako reč je veľmi vhodným
pojmom, keď je logos chápaný ako „nechať vidieť to, o čom je reč“ [50], teda nezakrývať. 

„V nejčistčím a nejpůvodnějším smyslu ,pravdivéʻ – tzn. pouze odkrývající […] je čisté νοεῑν –
prosté pohlížející postřehování nejjednoduchších bytostných určení jsoucna jako takového.
Toto νοεῑν nemůže nikdy zakrývat, být nepravdivé, může však nicméně nepostřehovat,
άγνοεῑν, může onoho prostého přiměřeného přístupu nedosahovat.“ [51]

Každá reč, ktorá nenecháva číru podstatu, aby sa ukázala sama o sebe, ale odkazuje na niečo
nie-podstatné, napríklad ukazuje na seba samu, riskuje, že odvedie pozornosť a teda zakryje,
namiesto aby ozrejmovala. Vzdiali sa od svojej pôvodnosti.[52] Vtedy táto reč už nie je
fenomeno – logická. Toto vzďaľovanie sa výpovede od svojho pôvodu je, zdá sa,
nevyhnutným. „Každý původním způsobem vytvořený fenomenologický pojem a princip je



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
11

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

jako sdílená výpověď vystaven možnosti depravace. Je předáván dál v porozumění, jež je
prázdné, ztrácí své zakotvení a stává se tezí, která se o nic neopírá.“[53] Napriek tejto
,upadajúcej tendenciiʻ každého ontologického pýtania sa, nie je riešením neklásť otázky.
Jednoducho nereflexívne ,precítiťʻ súcno. Je dôležité poznamenať, že výsledky, ku ktorým sa
pomocou použitia fenomenologickej metódy dopracujeme, by nebolo správne generalizovať.
Vždy bude prítomná tendencia hľadať pôvodnejší, základnejší, univerzálnejší horizont,
z ktorého by mohli byť kladené odpovede na otázku čo znamená byť. Tejto tendencie si bol
vedomý aj sám autor a nijako sa ju nepokúša spochybniť.[54] Dôležitejšie než to, z čoho sa na
bytie bude pýtať, pre neho je, aby sa pýtalo práve na bytie, nie na súcno. Prostredníctvom
fenomenologickej metódy sa sprístupňuje a spracúva chápanie bytia v analýze existencie. [55]

Explicitne Heidegger predstavuje svoju fenomenologickú metódu až v spise, ktorý vyšiel
krátko po vydaní Bytia a času, a to konkrétne v jeho Základných problémoch fenomenológie
(Die Grundprobleme der Phänomenologie). Tu narážame na výskumný problém, nakoľko
viacerí komentátori považujú toto dielo za akýsi rozchod s metodológiou načrtnutou
v knihe Bytie a čas. Iní výskumníci tvrdia, že tieto prednášky sa líšia od Bytia a času len
v dôraze, ktorý kladie Heidegger na deštrukciu ako druhú časť svojho metodologického
postupu. Skutočne, v náčrte traktátu, uvedenom v § 8.Bytia a času, autor uvádza dve úlohy,
dve časti vypracovania otázky po bytí. Deštrukcia dejín ontológie je druhou časťou. 

Zároveň boli tieto dve diela vydané krátko po sebe a autor sám uvádza neskoršie dielo ako
pokračovanie prvého. Tieto skutočnosti tvoria pre nás dostatočný dôvod na to, aby sme sa na
fenomenologickú metódu v diele Bytie a časpozerali cez termíny a optiku Základných
problémov fenomenológie, hoci autor v diele Bytie a čas nestihol rozpracovať tretiu tretinu.
Keďže je to však dielo, z ktorého chceme primárne vychádzať, zameriame sa hlavne na
analýzu prvej časti jeho metódy, pričom sa budeme usilovať zohľadniť aj jej druhú časť. Kroky
načrtnuté v knihe Bytie a čas treba chápať ako snahu pochopiť bytostný základ pobytu,
z ktorého pobyt poznáva ,bytie vôbecʻ. Keď Heidegger dospeje k tomu, ako už bolo
povedané, že základom pobytu je časovosť (Zeitlichkeit), uvedomí si, že pobyt je časový, lebo
vyrastá z ,bytia vôbecʻ. Ak teda pobyt poznáva svoje bytie skrze čas, je to práve on
(Temporalität), ktorý môže byť prístupovou cestou k poznaniu ,bytia vôbecʻ. Treba mať na



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
12

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

pamäti, že fenomenológia je názov pre metódu ontológie. Nevyjadruje nijaké konkrétne tézy,
ani nechce zaväzovať k nejakým tradičným pojmom, práve naopak. 

Keď sme v krátkosti načrtli podstatu a cieľ fenomenologickej metódy, pokúsme sa teraz
načrtnúť jej kroky, či lepšie povedané jej zložky. Týmto označením by sme sa chceli vyhnúť
technologickému dojmu, ktorý by evokoval predstavu nejakej predpísanej striktnej dogmy
s presným postupom. 

Prvá zložka – Fenomenologická redukcia

S pojmom fenomenologickej redukcie sa spája skôr meno Heideggerovho učiteľa – Edmunda
Husserla, ako samotného Heideggera. Heidegger si, rovnako ako jeho učiteľ, uvedomoval istú
apriórnu intuíciu pobytu – a síce, že vníma ontologickú diferenciu medzi súcnom
a bytím. [56] Fenomenologická redukcia je taký druh nazerania na súcno (pobyt), aby sa
prostredníctvom neho uchopilo ,bytie vôbecʻ. Z uchopenia ,bytia vôbecʻ sa bude treba opäť
vrátiť späť k uchopeniu pobytu.[57]  Výsledkom tohto prvého kroku je akási základná pozícia,
v ktorej sa ,bytie vôbecʻ stáva prístupným ako ,bytie súcnaʻ určitým predbežným
spôsobom.[58]

„Jakožto hledání potřebuje tázání jisté předběžné vedení ze strany hledaného. Smysl bytí
nám tudíž musí být již jistým způsobem k dispozici. Naznačili jsme: vždy se již pohybujeme
v nějakém porozumění bytí. Z něho vyrůstá výslovná otázka po smyslu bytí a tendence k jeho
pojmu.“ [59]

Bytie súcna nie je to isté ako súcno. Pýtanie sa na zmysel bytia súcna si bude vyžadovať
vlastný pojmový aparát, bytostne sa odlišujúci od pojmov, ktorými vysvetľujeme súcno. Tieto
pojmy samotné musia byť fenomenologickou deštrukciou preskúmané a privedené k svojmu
počiatočnému významu. 



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
13

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

Druhá zložka –  Fenomenologická konštrukcia

Avšak bytie v prvom kroku ešte nie je explicitne vyjadrené. Nerozumieme mu. V prvom kroku
sme len odvrátili pozornosť od toho, čo nie je bytím a zamerali sa na to, čo ako bytie vopred
chápeme. Vytvorili sme si akúsi vulgárnu predstavu bytia. Vnášanie logu, pomenúvanie a
prekračovanie tohto predbežného chápania nazývame fenomenologickou konštrukciou. Ide o
explikovanie bytia súcna v jeho štruktúrach. Toto je vždy spojené s určitými hermeneutickými
interpretáciami, ktoré sú spojené s historickou situáciou filozofického sebavýkladu pobytu a
tradíciou predchádzajúcej filozofie.  Fenomenologická konštrukcia je tým, o čo sa Heidegger
usiluje v Bytí a čase. Usiluje sa ukázať cestu k bytiu cez ,odomykanieʻ bytostných štruktúr
pobytu tak, že skúma kľúčové pojmy týchto štruktúr. 

Pojem fenomenologická konštrukcia uvádza Heidegger v plnom znení už v Bytí a čase, hoci
len v poznámke pod čiarou, a to v spojitosti s ontologickou analýzou dejinnosti:

„Má-li být dějinnost sama projasněna z časovosti a původně z autentické časovosti, pak je
v jádře této úlohy obsaženo, že je zvládnutelná pouze cestou fenomenologické konstrukce.
Existenciálně – ontologická skladba dějinnosti musí být vydobyta navzdory zakrývajícímu
vulgárnímu výkladu dějin pobytu. Existenciální konstrukce dějinnosti nachází určité záchytné
body ve vulgárním porozumění pobytu a může se nechat vést dosud získanými
existenciálními strukturami.“ [60]

Už tu vidíme, že autor chápe túto časť metódy ako prekonávanie nekritického upadania
pobytu do samozrejmostí. Tieto môžu slúžiť ako východisko, ale musia sa sproblematizovať
a vysvetliť až na základe ich ontologických analýz. A to spôsobom, akým si to samé zo svojej
podstaty vyžadujú. Taktiež je tu naznačená určitá systematickosť. Nové poznatky sa majú
získavať s pomocou už formulovaných analýz.  

Tretia zložka: Fenomenologická deštrukcia 

Tretia zložka fenomenologickej metódy tvorí jej integrálnu súčasť. Usiluje sa o historické



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
14

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

poznanie pôvodných a neskorších významov termínov, ktoré sa pri ontologickej analýze
objavujú a musia objavovať.  Avšak práve termíny, ak nie sú použité v pôvodnom zmysle
slova, ale chápu sa len v dobovom zmysle, zastierajú obsah, ktorý nimi chce byť povedaný.
Termíny, ktoré majú byť použité na odhaľovanie bytia musia vychádzať z bytia vecí, nie z ich
dejinných interpretácií.  To má garantovať práve deštrukcia – kritická analýza historicko-
faktických čŕt nášho chápania bytia. „Pro zakládání člověka v bytí má rozhodující význam řeč;
neboť řeč promlouvá pokaždé z ,aktuálního úděluʻ či z aktuálního sdílení bytí.“ [61] Iba
deštrukciou sa ontológia môže presvedčiť o pravosti svojich konceptov. [62]

Z toho vyplýva, že fenomenológiu ako metódu možno zhrnúť takto – fenomenologické videnie
(redukcia) začína zameraním pozornosti na bytie, pokračuje určitým predbežným uchopením
bytia a potom smeruje k jeho odhaleniu. Od toho sa odvíja fenomenologická konštrukcia,
ktorá sa snaží osvetliť štruktúry bytia a rozvíjať porozumenie bytiu. Napokon pobyt
rozpoznáva toto porozumenie ako svoje vlastné, a teda dejinné, takže sa tieto ontologické
štruktúry historickým poznaním (deštrukciou pojmov) ničia. Pobyt sa musí vrátiť na začiatok
a pýtať sa odznova. Túto metódu treba aplikovať na každý pojem i na samotné skúmanie
,bytia pobytuʻ, resp. ,bytia vôbecʻ, pričom skúmanie vždy predpokladá, že bude podporené už
vypracovanými ontologickými analýzami súvisiacich pojmov. 

Od teoretického logu k reči a básnictvu:

Práve pod vplyvom výsledkov Heideggerovho skúmania, ktoré sa riadilo podľa načrtnutej
metodológie, Heidegger dospieva k potrebe iného typu diskurzu. Práve ontologická diferencia
medzi bytím a súcnom kladie požiadavku nepoužívať slová totožne na opis vlastností každého
z nich. Časový charakter bytia zase neumožňuje skúmať bytie ako niečo hotové, s jasnými
kontúrami a vymedzením. Bytie sa namiesto toho ukazuje akosi v náznakoch. Z pôvodnej
požiadavky spoľahlivého vytýčenia zmyslu vyvstáva potreba v metaforách vystihnúť a
postrehnúť podstatu, ktorá sa však nikdy celkom nezachytí v slovách, ale skôr v čomsi, čo so
sebou tieto slová prinášajú. Heidegger hlavne v neskoršej etape naráža na problém
nedostatočnej slovnej zásoby, ktorá bola vytvorená aby popisovala súcno. Uchyľuje sa preto
k spájaniu slov ako ich základnému kontextu, ktorý však nie je sám o sebe nositeľom



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
15

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

významu, ktorý by ozrejmil bytie, ale prináša so sebou porozumenie bytiu v podobe akejsi
nálady či naladenia. Cieľom ontologických skúmaní sa tak stáva už nie vystihnutie pravdy
bytia v pojmoch, ale skrze hľadanie pravdy pestovaná pripravenosť či naladenosť pre
zachytenie bytia. Filozofia si tu podáva ruku s umením nie v rámci technického prevedenia
metódy, ale v rámci cieľa tejto metódy. Heidegger sám si vysoko cenil umenie a videl v ňom
ďalšiu prístupovú cestu k tejto naladenosti. Umenie ladí jednotlivca na porozumenie bytiu
skrze hermeneutickú analýzu pobytu. Keď sa usiluje postaviť jednotlivca pred charakteristické
črty jeho existencie. Tým mu dodáva akýsi „materiál“, ktorý môže byť ďalej reflektovaný,
deštruovaný a následne nanovo konštruovaný. Vytrháva ho zo samozrejmosti analýzou
tradície. Zároveň mu sprostredkuje zážitok nevysloviteľného, čo je analogické s pocitom
filozofa, ktorý stojí pred otázkou bytia s vedomím nedostatočnosti svojho pojmového
aparátu. 

Záver

            V tomto texte sme sa usilovali podať krátky náhľad na ústredné pojmy, ktoré tvoria
pozadie Heideggerovej fenomenologickej metódy. Týmito pojmami bolo súcno ako miesto
stretnutia sa s bytím – so skrytosťou neskrytého, fenomén ako podstata či bytie súcna, ,bytie
pobytuʻ ako čiastkový cieľ hermeneutických analýz a ,bytie vôbecʻ ako posledný cieľ
fundamentálnej ontológie. Po vymedzení hermeneuticko – fenomenologického charakteru
ontologických skúmaní sme pristúpili k explikácii samotnej fenomenologickej metódy, ktorú
sme sústredili do troch zložiek – redukcie, konštrukcie a deštrukcie, pričom sme naznačili jej
principiálnu otvorenosť a nutnosť cyklických návratov. 

BIBLIOGRAFIA

ADAMEC, Jiří. Čas Heideggerova bytí. [online] Brno: Filosofický seminář, katedra teorie 2017,1.
[cit. 17.4. 2024]. Dostupné na:
http://www.psychostudium.cz/word-doc/cas-heideggerova-byti.pdf .



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
16

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

ĎURĎOVIČ, Martin. Hermeneutika a fenomenologie, studie genetických souvislostí formování2.
pozice hermeneutické fenomenologie. [online] Dizertační práce, Olomouc: FF UP 2010, [cit.
17.4. 2024]. Dostupné
na: http://old.kfil.upol.cz/doc/pgs/durdovic/Disertacni_prace_Durdovic.pdf?lang=en
FIGAL, Günter. Úvod do Heideggera. Praha: Academia 2007 .3.
GIAVOTELLA, Joseph Arthur. Heidegger’s Phenomenology: 1919 – 1929. [online] LSU Master´s4.
Theses 2020, [cit. 17.4. 2024].  Dostupné
na: https://www.academia.edu/65840594/Heideggers_Phenomenology_1919_1929 .
HALL, Nathan. The Question of the Meaning of being. [online] Australia: The University of5.
Notre Dame 2018, [cit. 17.4. 2024]. Dostupné
na: https://www.academia.edu/38774036/Heidegger_On_the_question_of_being_and_the_phe
nomenological_method.
HEIDEGGER, Martin. Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, ISBN 978-80-7298-244-8 .6.
HEIDEGGER, Martin. Die Grundprobleme der Phänomenologie. Frankfurt: Vittorio Klostermann7.
1975, ISBN 3-465-03419-8 .
HUSSERL, Edmund. Idea fenomenologie. Praha: OIKOYMENH 2001 .8.
LOTZ. Martin Heidegger a Tomáš Akvinský. Praha: OIKOYMENH 1998, 1. vyd, ISBN:9.
80-86005-27-5 .
NIR, Gilad. Heidegger on the Unity of Metaphysics and the Method of Being and Time. [online]10.
The Review of Metaphysics, Vol. 74: 3 March 2021(Final Draft), [cit. 17.4. 2024]. Dostupné
na: https://www.academia.edu/43594729/Heidegger_on_the_Unity_of_Metaphysics_and_the_
Method_of_Being_and_Time  .
NOVOSÁD, František. Pozvanie k Heideggerovi. Zlín: Archa 1995 .11.

Poznámky pod čiarou

[1] Novosád, F. (1995)  Pozvanie k Heideggerovi. Zlín: Archa 1995, s. 19. – Raný Heidegger
vychádzal z tohto postulátu. Neskôr ho prehodnotil.

http://old.kfil.upol.cz/doc/pgs/durdovic/Disertacni_prace_Durdovic.pdf?lang=en
https://www.academia.edu/65840594/Heideggers_Phenomenology_1919_1929
https://www.academia.edu/38774036/Heidegger_On_the_question_of_being_and_the_phenomenological_method
https://www.academia.edu/38774036/Heidegger_On_the_question_of_being_and_the_phenomenological_method
https://www.academia.edu/43594729/Heidegger_on_the_Unity_of_Metaphysics_and_the_Method_of_Being_and_Time
https://www.academia.edu/43594729/Heidegger_on_the_Unity_of_Metaphysics_and_the_Method_of_Being_and_Time


Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
17

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

[2] Použili sme termín ,to, čo sa zdáʻ, nakoľko jednoduchší ekvivalent ,zdanieʻ používa
Heidegger na označenie slovesnej podoby tohto mena. Heidegger rozlišuje Scheinen
a Schein; chce tým poukázať na rozdiel medzi zdaním ako falošným ukazovaním sa súcna
a tým, čo sa zdá – resp. čo sa takto falošne ukazuje. V tejto súvislosti spomína aj termín
,zdanlivéʻ (Scheinbare), čo však poukazuje zase na vlastnosť a nie na samotné to, čo sa zdá.
Vidíme tu podobnosť s Husserlovým rozlíšením noéma ako predmet skúmania a noésis ako
akt subjektu, podobne Heidegger rozlišuje akt zdania či javenia sa a to, čo sa zdá či
jav.  Husserl to vystihuje takto: „Fenomenologie poznání je věda o fenoménech poznání ve
dvojím smyslu: jednak jako o […] aktech vědomí, v nichž se podávají ony předmětnosti,
aktivně i pasivně se uvědomují, na druhé straně o těchto předmětnostech samých, jak se zde
podávají. Slovo ,fenomenologieʻ je dvojznačné díky podstatné korelaci mezi jevením a tím, co
se v tomto jevu jeví.“ – Husserl, E.: Idea fenomenologie. Praha: OIKOYMENH 2001, s. 24. 

[3] Heidegger, M. (2018) Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, s. 45.

[4] Heidegger, M. (2018) Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, s. 46.

[5] Heidegger, M. (2018) Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, s. 46.

[6] „Heidegger hovorí o tom, že ,ontickéʻ zjavovanie sa samo deje v náladovom a pocitovom
ocitaní sa uprostred súcna a na ňom založených snahových a vôľových vzťahov k súcnu.“ –
Novosád, F. (1995) Pozvanie k Heideggerovi.  Zlín : Archa 1995, s. 23.

[7] Novosád, F. (1995) Pozvanie k Heideggerovi. Zlín: Archa 1995, s. 23.

[8] „V existenciální analytice se ani nelze snažiť ,kruhuʻ v důkazu se ,vyvarovatʻ, poněvadž se
v ní vůbec nedokazuje podle pravidel ,logického vyplýváníʻ.“ – Heidegger, M. (2018) Bytí
a čas. Praha : OIKOYMENH,  2018, s. 353, alebo inak: „Běžná rozumnost nerozumí rozumění.“
– Heidegger, M.(2018)  Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, , s. 354.

[9] Heidegger, M.: Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, ISBN 978-80-7298-244-8, s. 49.



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
18

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

[10] Heidegger, M.: Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, ISBN 978-80-7298-244-8, s.
22.

[11] Novosád, F.: Pozvanie k Heideggerovi. Zlín: Archa 1995, s. 43.

[12] „K dispozici jsoucí, ale ve svém původu zahalené bytostné struktury“ – Heidegger, M.: Bytí
a čas. Praha: OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, ISBN 978-80-7298-244-8, s. 53.

[13] Heidegger, M.: Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, ISBN 978-80-7298-244-8, s.
54.

[14] Heidegger, M.: Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, ISBN 978-80-7298-244-8, s.
45.

[15] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 2018, s. 47.

[16] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 2018, s. 47.

[17] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 2018, s. 47.

[18] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 2018, s. 47.

[19] „ ,ZAʻ fenomény fenomenologie bytostně nic jiného nestojí, nicméně však to, co se má stát
fenoménem, může být skryto. A právě proto, že tyto fenomény zprvu a většinou dány nejsou,
je třeba fenomenologie. Zakrytost je pojmový protějšek ,fenoménuʻ.“ – Heidegger,
M.(2018) Bytí a čas. Praha : Oikoymenh 2018,  s. 53.

[20] „Tím, co se ukazuje je ve fenomenologickém pojmu fenoménu míněno bytí jsoucího, jeho
smysl, jeho modifikace a deriváty. A toto ukazování se není nic libovolného, natož pak něco
takového jako jevení.“ – Heidegger, M.(2018)  Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, s.
53.



Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
19

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

[21] „Co je to, co má fenomenologie nechat vidět? […] Co je svou bytností nutně tématem
výslovného ukazování? Zřejmě to, co se zprvu a většinou právě neukazuje, co je […] skryté,
co je však zároveň něčím, co k tomu, co se zprvu a většinou ukazuje, bytostně patří, a to tak,
že to tvoří jeho smysl a základ. [pozn pod čiarou – pravda bytí] […] To, co však zůstává […]
skryto […] není to či ono jsoucno, nýbrž […] bytí jsoucího.“ – Heidegger, M. (2018) Bytí a čas.
Praha : OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, s. 52, 53.

[22] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, s. 54.

[23] „Bytí je jednoduchý pojem. Jako takový proto odolává jakékolliv definici. Vymezit pojem
bytí tak lze pouze na vhodně vybraném jsoucnu, jímž je […] lidské jsoucno (DASEIN).“
– Adamec, J.  (2017) Čas Heideggerova bytí. Brno : Filosofický seminář, katedra teorie 2017,
[online] [cit. 17.4. 2024]. Dostupné
na: http://www.psychostudium.cz/word-doc/cas-heideggerova-byti.pdf, s. 10.

[24] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 2018, s. 55.

[25] „Metodickým před-se-vzetím je pobyt uchopen ve své původnosti, to znamená s ohledem
na své autentické ,moci být celýʻ; […] idea existence získala prosvětlením nejvlastnějšího
,moci býtʻ určitost ; konkétně vypracovaná struktura bytí pobytu ozřejmila jeho ontologickou
specifičnost vůči všemu výskytovému jsoucnu […] aby mohlo(a) vést pojmové vypracování
existenciálů.“ – Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 349.

[26]Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 33.

[27] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 34.

[28] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 351.

[29] Heidegger, M.(2018)  Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 351.

http://www.psychostudium.cz/word-doc/cas-heideggerova-byti.pdf


Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
20

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

[30] Figal, G.(2007) Úvod do Heideggera. Praha: Academia, 2007, s. 61.

[31] Ďurďovič, M.(2010) Hermeneutika a fenomenologie, studie genetických souvislostí
formování pozice hermeneutické fenomenologie.[online] Dizertační práce, Olomouc: FF UP
2010, [cit. 17.4. 2024].  Dostupné
na: http://old.kfil.upol.cz/doc/pgs/durdovic/Disertacni_prace_Durdovic.pdf?lang=en,  s. 270.

[32] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 354.

[33] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 355.

[34] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 342.

[35] Heidegger, M.(2018)  Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 35.

[36] Giavotella J. A.(2020) Heidegger’s Phenomenology: 1919 – 1929. [online] LSU Master´s
Theses 2020, [cit. 17.4. 2024].  Dostupné
na: https://www.academia.edu/65840594/Heideggers_Phenomenology_1919_1929, s. 69.

[37] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 36.  – Autor na tomto mieste
slová nečasovosť a nadčasovosť bližšie nevysvetľuje. 

[38] Heidegger to vystihuje aj slovami: „Analýza pobytu je však nejen neúplná, nýbrž
především také předběžná. Vytyčuje zprvu jen horizont bytí tohto jsoucna, aniž by
interpretovala jeho smysl. Otevření horizontu pro nepůvodnější výklad bytí má takovou
interpretaci spíše připravit. Až tento horizont získáme, bude třeba zopakovat přípravnou
analytiku pobytu na vyšší a ve vlastním smyslu ontologické bázi.“ – Heidegger, M.(2018) Bytí
a čas. Praha: OIKOYMENH, 2018, s. 34.

[39] Novosád, F.(1995) Pozvanie k Heideggerovi. Zlín : Archa 1995, s. 18.

http://old.kfil.upol.cz/doc/pgs/durdovic/Disertacni_prace_Durdovic.pdf?lang=en
https://www.academia.edu/65840594/Heideggers_Phenomenology_1919_1929


Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
21

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

[40] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 22.

[41] „Smyslem ,otázky po bytí vůbecʻ nemůže být jen snaha nalézt ve všech tradičních
ontologiích vždy strukturu pobytu a zajistit, aby všechny ontologie bylo nakonec nutné
chápat jako artikulace pobytu. U tradičních ontologických koncepcí jde spíše o to zjistit, co
zakládá jejich ontologickou svébytnost: s ,otázkou po bytí vůbecʻ přichází ke slovu svébytný
ráz sofía ve srovnání s fronésis.“ – Figal, G. (2007) Úvod do Heideggera. Praha : Academia,
2007, s. 62.

[42] Figal, G.(2007) Úvod do Heideggera. Praha : Academia, 2007, s. 51.

[43] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 57, 58.

[44]Giavotella, J. A.(2020) Heidegger’s Phenomenology: 1919 – 1929. [online] LSU Master´s
Theses 2020, [cit. 17.4. 2024].  Dostupné
na: https://www.academia.edu/65840594/Heideggers_Phenomenology_1919_1929, s. 67.

[45] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 54.

[46] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 49.

[47] Heidegger, M. (2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 49, 50.

[48] Heidegger, M. (2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 50.

[49] Nir, G.(2021) Heidegger on the Unity of Metaphysics and the Method of Being and Time.
[online] The Review of Metaphysics, Vol. 74: 3 March 2021 (Final Draft), [cit. 17.4. 2024].
Dostupné
na: https://www.academia.edu/43594729/Heidegger_on_the_Unity_of_Metaphysics_and_the_
Method_of_Being_and_Time, s. 6.

https://www.academia.edu/65840594/Heideggers_Phenomenology_1919_1929
https://www.academia.edu/43594729/Heidegger_on_the_Unity_of_Metaphysics_and_the_Method_of_Being_and_Time
https://www.academia.edu/43594729/Heidegger_on_the_Unity_of_Metaphysics_and_the_Method_of_Being_and_Time


Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
22

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

[50] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 49.

[51] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 51.

[52] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 51.

[53] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 54.

[54] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 2018, s. 43.

[55] Giavotella, J. A.(2020) Heidegger’s Phenomenology: 1919 – 1929. [online] LSU Master´s
Theses 2020, [cit. 17.4. 2024].  Dostupné
na: https://www.academia.edu/65840594/Heideggers_Phenomenology_1919_1929, s. 70.

[56] Hall, N.(2018) The Question of the Meaning of being. [online] Australia: The University of
Notre Dame 2018, [cit. 17.4. 2024]. Dostupné
na: https://www.academia.edu/38774036/Heidegger_On_the_question_of_being_and_the_phe
nomenological_method, s. 13.

[57] Hall, N.(2018) The Question of the Meaning of being. [online] Australia: The University of
Notre Dame 2018, [cit. 17.4. 2024]. Dostupné
na: https://www.academia.edu/38774036/Heidegger_On_the_question_of_being_and_the_phe
nomenological_method, s. 13.

[58] Giavotella, J. A.(2020) Heidegger’s Phenomenology: 1919 – 1929. [online] LSU Master´s
Theses 2020, [cit. 17.4. 2024].  Dostupné
na: https://www.academia.edu/65840594/Heideggers_Phenomenology_1919_1929, s. 71.
Preklad autorky: „From this first step in the phenomenological method, an essential position
is reached whereby being itself is rendered accessible as the being of beings in some
provisional manner.“ s. 71.

https://www.academia.edu/65840594/Heideggers_Phenomenology_1919_1929
https://www.academia.edu/65840594/Heideggers_Phenomenology_1919_1929


Heideggerova fenomenologická metóda ako metóda skúmania bytia |
23

ISSN 2729-9031 ©Theatrica 2021-2026

[59] Heidegger, M.(2018) Bytí a čas. Praha : OIKOYMENH, 2018, s. 21.

[60] Heidegger, M.: Bytí a čas. Praha: OIKOYMENH, 3. vyd. 2018, ISBN 978-80-7298-244-8, s.
418.

[61] Lotz.: Martin Heidegger a Tomáš Akvinský. Praha: OIKOYMENH 1998, 1. vyd, ISBN:
80-86005-27-5, s. 60.

[62] Heidegger, M.: Die Grundprobleme der Phänomenologie. Frankfurt: Vittorio Klostermann
1975, ISBN 3-465-03419-8, s. 32.


